
Instituto de Visión
Booth C18



INSTITUTO DE VISIÓN

Abel Rodríguez (Mogaje Guihu)
Aycoobo-Wilson Rodríguez

Cristina Camacho
Nohemí Pérez

Ofelia Rodríguez
Pia Camil

Sandra Monterroso
Tania Candiani



Abel Rodríguez  - Mogaje Guihu
(Cahuinarí, Amazonas.1941)

The work of Abel Rodriguez is one of the most important international references of contemporary 
indigenous art. His work, which brings together drawings of the landscapes of the Amazon’s rainforest 
and some sculptures that emerge from fishing traps, is known worldwide since his participation in the 
Documenta 14 in Kassel (2017) and for having received the prestigious Prince Claus Award (2014) 
in The Netherlands.
The work of Abel Rodriguez is particularly attractive because it differs from other indigenous 
practices, since it is nourished by the artist’s personal universe without belonging to a traditional 
stereotype or a design historically related to a community. In other words, his paintings are based on 
a work of emotional memory, in which landscapes are created to abstract the laws that govern the 
ecological balance of the Amazon. 

Mogaje Guihu was trained in botanical science from birth, when he was assigned the essential task 
of learning the names, functions and virtues of all plants. The grandparents of his community were 
very strict with little Mogaje Guihu—name that translates “the glow of the sparrowhawk’s feathers”. 
Without this disciplined structure, it would have been impossible to achieve the almost unimaginable 
mission of memorizing the shapes, smells, tastes and above all, the order in which beings grow and 
interact in his native rainforest. 

Abel Rodriguez’s work is, on the one hand, a valuable and urgent document in these times of climate 
crisis. And on the other, his drawings are powerful images that condense the teachings of the great 
Spirit that shapes the universe of his memories and of his community.

La obra de Abel Rodríguez es una de las referencias internacionales más importantes del arte 
indígena contemporáneo. Su trabajo, que reúne dibujos de los paisajes de la selva amazónica 
y algunas esculturas que emergen de trampas de pesca, es conocido a nivel mundial desde su 
participación en la Documenta 14 en Kassel (2017) y por haber recibido el prestigioso Premio 
Príncipe Claus (2014) en los Países Bajos.

La obra de Abel Rodríguez es particularmente atractiva porque se diferencia de otras prácticas 
indígenas, ya que se nutre del universo personal del artista sin pertenecer a un estereotipo tradicional 
o un diseño históricamente relacionado con una comunidad. En otras palabras, sus pinturas se basan 
en un trabajo de memoria emocional, en el que los paisajes son creados para abstraer las leyes que 
rigen el equilibrio ecológico del Amazonas.

Mogaje Guihu fue entrenado en ciencias botánicas desde su nacimiento, cuando se le asignó la 
tarea esencial de aprender los nombres, funciones y virtudes de todas las plantas. Los abuelos de su 
comunidad fueron muy estrictos con el pequeño Mogaje Guihu —nombre que se traduce como “el 
resplandor de las plumas del gavilán”. Sin esta estructura disciplinada, habría sido imposible lograr la 
casi inimaginable misión de memorizar las formas, olores, sabores y, sobre todo, el orden en que los 
seres crecen e interactúan en su selva natal.

La obra de Abel Rodríguez es, por un lado, un documento valioso y urgente en estos tiempos de crisis 
climática. Y por otro, sus dibujos son imágenes poderosas que condensan las enseñanzas del gran 
Espíritu que da forma al universo de sus recuerdos y de su comunidad.



Abel Rodríguez - Mogaje Guihu
Esta es chagra de una maloka, 2024

Ink on paper / Tinta sobre papel 
110 x 110 cm. 

35,000 USD
 



Detail / Detalle. Esta es chagra de una maloka, 2024





The work of Aycoobo is based on the teachings of his father, the artist Abel Rodríguez 
Muinane, of his experience in the Amazon and his par-ticular worldview formed through 
mystical expertise during the use of medicinal and sacred plants.

For Wilson Rodríguez who has acquired his artistic knowledge in an em-pirical way, that is to 
say through his daily experience, the relationship with nature is manifested in his work with 
the same force as the imagination and the mythical universe of his nation.

Aycoobo’s drawings are, in many ways, representations of the relationships between the 
visible or physical world and the invisible world that is only revealed in the artist’s heart and 
from which he can, among other things, heal the body and the spirit itself, from others and from 
the community. To this extent, Rodriguez’s works are not only drawings, they are cosmic and 
polyphonic maps in which the artist tries to condense very old knowledge and contemporary 
thoughts.

La obra de Aycoobo se articula a partir de las enseñanzas de su padre, el maestro Abel 
Rodríguez Muinane, de su experiencia en el Amazonas y de su particular cosmovisión formada 
a través de experticias místicas durante el uso de plantas medicinales y sagradas.

Para Wilson Rodríguez que ha adquirido sus conocimientos artísticos de una manera empírica, 
es decir por medio de su experiencia cotidiana, la relación con la naturaleza se manifiesta en 
su trabajo con la misma fuerza que la imaginación y el universo mítico de su nación.

Los dibujos de Aycoobo son, de muchas maneras, representaciones de las relaciones entre 
el mundo visible o físico y el mundo invisible que solo se revela en el corazón del artista y a 
partir del cual puede, entre otras cosas, sanar el cuerpo y el espíritu propio, de los otros y 
de la comunidad. En esta medida, las obras de Rodríguez, no son dibujos solamente, son 
mapas cósmicos y polifónicos en los que el artista intenta condensar saberes muy antiguos y 
pensamientos contemporáneos.

Aycoobo-Wilson Rodríguez
(La Chorrera, 1967)



Aycoobo-Wilson Rodríguez
Calendario, 2024

Acrylic paint on Fabriano paper  / Acrilico sobre papel fabriano 
140 x 140 cm.

16,000 USD



Detail / Detalle. Calendario, 2024



Cristina Camacho
(Bogotá, Colombia.1987)

Cristina’s work is a multilayered art, not only because she weaves canvas together to let us see beyond the 
surface and give voice to the void it conceals, but also because she is attempting to weave together the 
encounter and dis-encounter of language, power, and reality. The paintings evoke geometrical subtlety 
and a void that will pull you inside the canvas. Cristina weaves together the primal elements of any image 
or re-presentation: lines and colors. Cutting the canvas and reshaping it, is what she does. Her art not only 
makes the canvas a sculptural locus, it unfolds the infinite possibilities of the canvas in its finite materiality. 
They are not tridimensional canvas, they are the delicate fabric that emerges when we see reality through 
Cristina’s eyes: there is no inside and outside in these works of art, there is only the footprint that when 
lines and colors start to collide, we get a glimpse of reality in all its complexity, emptiness, texture and 
beauty.

Her work is not ornamental, it is a gesture of resistance. She cuts the surface of the canvas as a tool 
for resisting language, to disrupt preconceptions we have around the body, patriarchy, motherhood 
and painting itself. By doing so, she redefines the pre-established surface of reality designed by a 
dispossessed language to create an image that paves the way to signify what has not been named. She 
engages with traditional symbols of the female body, re-presenting them through weaving, and reshaping 
their meaning in the process. This body of work is an invitation to see what have been hidden from us by 
ourselves, society, and others. These paintings are a symbol of liberation to regain ownership of what has 
never been owned.

La obra de Cristina es un arte de múltiples capas, no sólo porque entreteje el lienzo para dejarnos ver más 
allá de la superficie y dar voz al vacío que oculta, sino también porque intenta entretejer el encuentro y 
desencuentro del lenguaje, el poder y la realidad. Los cuadros evocan una sutileza geométrica y un vacío 
que arrastra al espectador al interior del lienzo. Cristina entreteje los elementos primarios de cualquier 
imagen o re-presentación: líneas y colores. Lo que hace es recortar el lienzo y darle nueva forma. Su arte 
no sólo hace del lienzo un lugar escultórico, sino que despliega las infinitas posibilidades del lienzo en 
su materialidad finita. No son lienzos tridimensionales, son el delicado tejido que surge cuando vemos 
la realidad a través de los ojos de Cristina: no hay interior ni exterior en estas obras de arte, sólo existe 
la huella que, cuando las líneas y los colores empiezan a chocar, deja entrever la realidad en toda su 
complejidad, vacío, textura y belleza. 

Su obra no es ornamental, sino un gesto de resistencia. Recorta la superficie del lienzo como herramienta 
para resistirse al lenguaje, para desbaratar las ideas preconcebidas que tenemos sobre el cuerpo, el 
patriarcado, la maternidad y la pintura en sí misma. Al hacerlo, redefine la superficie preestablecida de la 
realidad diseñada por un lenguaje desposeído para crear una imagen que allana el camino para significar 
lo que no ha sido nombrado. Trabaja con símbolos tradicionales del cuerpo femenino, los representa de 
nuevo a través del tejido modificando su significado en el proceso. Esta obra es una invitación a ver lo que 
ha sido ocultado por nosotros mismos, por la sociedad y por los demás. Estas pinturas son un símbolo de 
liberación para recuperar la propiedad de lo que nunca se ha poseído.



Cristina Camacho
Silver Lining, 2024

Acrylic on canvas  / Acrílico sobre lienzo 
162.56 x 127 cm.

23,500 USD



Cristina Camacho
Punto de quiebre (Breaking point), 2024

 Acrylic on canvas / Acrílico sobre lienzo
152.4 x 121.9 x 17.7 cm

23,500 USD



Detail /Detalle. Punto de quiebre (Breaking point), 2024



Cristina Camacho
Un lugar nublado (Veiled Place), 2024

Acrylic on canvas  / Acrílico sobre lienzo
152.4 x 121.9 x 5 cm

23,500 USD



Details /Detalles. Un lugar nublado (Veiled Place), 2024



Nohemí Pérez
(Tibú, Colombia. 1962)

The work of Nohemí Pérez, multidisciplinary, revolves around the relationship between men and 
nature; the conflicts, tensions and genesis that arise from this constant friction. 

Based on the notions of architecture, cinema and sociology, the artist proposes a rereading of 
the Catatumbo territory; a geographical region with a very particular natural and sociocultural 
ecosystem. From the conquest until today, Catatumbo is the scene of multiple conflicts that have 
been transformed to compose a complex plot of anachronistic situations characteristic of Latin 
American contemporaneity. Illegal armed groups of right, left, native tribes, evangelical missionaries 
and large multinationals of mining and drug trafficking coexist in this jungle region. 

Nohemí mainly uses charcoal in her work as a reference to mining; Another recurring element is 
charcoal, with which she aims to make visible the exploitation of natural resources and at the same 
time the violence that this triggers. 

From the territory of her memory and her affections, Nohemí Pérez reconstructs the history of her 
origin and thus, collects the voices of those who live and have lived the Catatumbo from the close 
emotional ties of their experience. 

El trabajo de Nohemí Pérez, de orden multidisciplinario, gira en torno a la relación que entablan los 
hombres con la naturaleza; los conflictos, tensiones y génesis que surgen a partir de esta constante 
fricción. 

A partir de nociones propias de la arquitectura, el cine y la sociología, la artista propone una relectura 
del territorio del Catatumbo; una región geográfica con un ecosistema natural y sociocultural muy 
particular. Desde la conquista hasta hoy, el Catatumbo es el escenario de múltiples conflictos 
que se han ido transformando hasta componer un complejo tramado de situaciones anacrónicas 
características de la contemporaneidad latinoamericana. En esta región selvática conviven grupos 
ilegales armados de derechas, de izquierdas, tribus originarias, misioneros evangélicos y grandes 
multinacionales de explotación minera y narcotráfico. 

Nohemí usa principalmente el carboncillo en su obra como referencia a la explotación minera; otro 
elemento recurrente es el carbón vegetal, con el que apunta a visibilizar la explotación de los recursos 
naturales y a la vez la violencia que esto desencadena. 

Desde el territorio de su memoria y sus afectos, Nohemí Pérez reconstruye la historia de su origen 
y así, recoge las voces de quienes viven y han vivido el Catatumbo desde los estrechos lazos 
emocionales de su experiencia. 



Nohemí Pérez
De la serie Darién: Los Caminos de José, 2024

Charcoal on embroidered canvas  / Carboncillo sobre lienzo bordado
218 x 150 cm.

22,500 USD



Nohemí Pérez
De la serie Darién: Los sueños de Eloisa, 2024

Charcoal on embroidered canvas  / 
Carboncillo sobre lienzo bordado

218 x 230 cm.

34,000 USD



Details / Detalles. De la serie Darién: Los sueños de Eloisa, 2024



Nohemí Pérez
El lagarto está triste, 2022

Charcoal on embroidered canvas  / Carboncillo sobre lienzo bordado
215 x 150 cm.

22,000 USD



Detail /Detalle. El lagarto está triste, 2022



Ofelia Rodríguez
(Barranquilla, Colombia. 1946)

Ofelia Rodriguez is one of those figures caught up in between cultures as she grew 
up in the Colombian Caribbean but ended up evolving her career abroad. Her work is 
characterized by a firm interest in showing her latin tropical roots, being completely 
conscious of the clichés they involve and mixing them with gender issues in a very 
humorous and pop language. She did her studies in Universidad de Los Andes in the 
late sixties and did her masters degree at Yale University and some studies in Pratt, as 
well as in Paris where in 1978-1979 she showed her first assemblages, magical boxes, 
that use up toys, religious symbols, clocks and daily use objects. Through her work 
Rodriguez creates a symbiosis of the artist leaving her local background, and builds a 
strong characterization of the latino abroad, to confirm her existence and intentionally 
uses the stereotype of herself to master her creative proposal.

Her paintings and boxes involve strong symbologies of the feminine and masculine in 
her native country: the macho condition vs. the frivolous women that lie in the everyday 
culture of Colombia. The artist, who moved early on to London exacerbates this visual 
rhetoric through her work as a way to picture her country from abroad, from a culture 
where she doesn’t belong. It is as a manifesto, a stubborn and ironic way to scream: I 
come from the land of paradise, wildness and magical realism, but always with something 
more reflective lying beyond the obvious..

Ofelia Rodríguez es una de esas figuras atrapadas entre culturas. Creció en el Caribe 
colombiano pero acabó desarrollando su carrera en el extranjero. Su obra se caracteriza 
por un firme interés en mostrar sus raíces tropicales latinas, siendo totalmente 
consciente de los clichés que conllevan y mezclándolos con temas de género en un 
lenguaje muy humorístico y pop. Realizó sus estudios en la Universidad de Los Andes a 
finales de los sesenta y cursó un máster en la Universidad de Yale y algunos estudios en 
Pratt, así como en París donde en 1978-1979 mostró sus primeros ensamblajes, cajas 
mágicas, que utilizan juguetes, símbolos religiosos, relojes y objetos de uso cotidiano. 
A través de su obra Rodríguez crea una simbiosis de la artista que abandona su origen 
local, y construye una fuerte caracterización del latino en el extranjero, para confirmar 
su existencia y utiliza intencionadamente el estereotipo de sí misma para dominar su 
propuesta creativa.

Sus pinturas y cajas involucran fuertes simbologías de lo femenino y lo masculino en 
su país natal: la condición machista frente a la mujer frívola que subyace en la cultura 
cotidiana de Colombia. La artista, que se trasladó muy pronto a Londres, exacerba esta 
retórica visual a través de su obra como una forma de retratar su país desde el extranjero, 
desde una cultura a la que no pertenece. Es como un manifiesto, una forma obstinada e 
irónica de gritar: Vengo de la tierra del paraíso, de lo salvaje y del realismo mágico, pero 
siempre con algo más reflexivo que yace más allá de lo obvio.



Installation view / Vista de instalación. Spike Island, 2023



Ofelia Rodríguez
‘Landscape in Turmoil’ (Bandaged Landscape), 1990

Mixed media painting on canvas, flown pocket at top of canvas  / Pintura en técnica mixta sobre lienzo, con bolsillo volado en la parte superior
167 x 208 cm.

24,000 USD



Ofelia Rodríguez
Blue Landscape in Deceitful Rest, 1990

Mixed media painting on canvas, flown pocket at top of canvas  / Pintura en técnica mixta sobre lienzo, con bolsillo volado en la parte superior
163 x 208 cm.

24,000 USD



Pia Camil
(Mexico. 1980)

Pia Camil lives and works in Mexico City. She has a BFA from the Rhode Island 
School of Design and an MFA from the Slade School of Fine Art, London. 

Her work has been exhibited internationally, with recent solo-exhibitions including 
Fuego Amigo, Museo de Arte Carrillo Gil, CDMX, Mexico (2024); Organismo Multi 
Orgásmico, Sultana Galerie, Paris, FR (2023); Nidos y Nudos, Blum & Poe Gallery, 
LA (2021), Three Works, Moca Tucson (2020),Laugh Now, Cry Later at OMR 
Gallery, Mexico City (2020); Here Comes The Sun, performance at Guggenheim 
Museum, New York (2019); Fade into Black: Sit, chill, look, talk, roll, play, listen, give, 
take, dance, share, Queens Museum, New York (2019); Bara, Bara, Bara, Tramway 
Art Space, Glasgow (2019) among others. 

Camil’s work is often done in a climate where kinship and the affective are proposed 
as a radical way of working in contrast to the highly individualized world. The subject 
matter of her work focuses on the rural / urban contexts with a formal yet critical 
dialogue with modernism.

Pia Camil vive y trabaja en la Ciudad de México. Es licenciada en Bellas Artes por 
la Rhode Island School of Design y tiene una maestría en Bellas Artes por la Slade 
School of Fine Art, Londres. 

Su obra ha sido exhibida internacionalmente, con exposiciones individuales 
recientes como: Fuego Amigo, Museo de Arte Carrillo Gil, CDMX, Mexico (2024); 
Organismo Multi Orgásmico, Sultana Galerie, Paris, FR (2023); Nidos y Nudos, 
Blum & Poe Gallery, LA (2021), Three Works, Moca Tucson (2020),Laugh Now, Cry 
Later at OMR Gallery, Mexico City (2020); Here Comes The Sun, performance at 
Guggenheim Museum, New York (2019); Fade into Black: Sit, chill, look, talk, roll, 
play, listen, give, take, dance, share, Queens Museum, New York (2019); Bara, Bara, 
Bara, Tramway Art Space, Glasgow (2019) entre otras.

El trabajo de Camil a menudo se desarrolla en un clima donde el parentesco y lo 
afectivo se proponen como una forma radical de trabajar, en contraste con el mundo 
altamente individualizado. Los temas de su obra se enfocan en los contextos rural y 
urbano, manteniendo un diálogo formal pero crítico con el modernismo.



Pia Camil
PIAS 01, 2024

Acrylic on canvas  / Acrílico sobre lienzo
140 x 110 cm.

45,000 USD

Studio shot / Imagen del taller



Pia Camil
PIAS 02, 2024

Acrylic on canvas  / Acrílico sobre lienzo
140 x 110 cm.

45,000 USD

Studio shot / Imagen del taller



Sandra Monterroso
(Guatemala. 1974)

Sandra Monterroso’s work uses sophisticated strategies to point to historical 
moments of great tension. Using various languages such as performance or video, 
and various perspectives, Monterroso investigates and deepens ideas about 
personal, historical and colonial wounds. Her practice can be understood as an 
exercise of healing one’s own body and history or culture. 

Through her performative actions in which she includes sculpture, objects and 
installations, she projects her relationship with the sacred and how it manifests 
itself in a continuous mythical return, in contrast to the linearity proposed by a 
modern reading of reality. With a voice that resonates from her maternal lineage of 
Mayan Q’eq’chi culture, Sandra’s practice signals to the symbolic, spiritual, social 
and political aspects that constantly alter contemporaneity. It is a timeless and 
polyphone discourse. 

Her reflections are directed towards an attempt to redefine her decolonized identity, 
for this reason her work makes a constant return to her geographical territory of 
origin, and she adopts and incorporates cultural elements of her ancestry through 
which she transforms her contemporary and contradictory condition.

El trabajo de Sandra Monterroso utiliza estrategias sofisticadas para señalar 
momentos históricos de gran tensión. A partir de diversos lenguajes como el 
performance o el vídeo, Monterroso indaga y profundiza, desde varias perspectivas, 
ideas sobre las heridas personales, históricas y coloniales. De esta manera, su 
práctica puede ser entendida como un ejercicio de sanación tanto de su propio 
cuerpo como de la historia o la cultura. 

A través de sus acciones performáticas en las que incluye escultura, objetos e 
instalaciones, proyecta su relación con lo sagrado y cómo este se manifiesta en 
un continuo retorno mítico, en contraposición a la linealidad que propone una 
lectura moderna de la realidad. Con una voz que resuena desde su linaje materno 
proveniente de la cultura Maya q’eq’chi’, Sandra señala aspectos simbólicos, 
espirituales, sociales y políticos que alteran constantemente la contemporaneidad; 
es un discurso atemporal y polífono. 

Sus reflexiones se encaminan hacia un intento de redefinición de su identidad 
descolonizada; por tales motivos, su trabajo es un constante retorno al territorio 
geográfico de origen. Sandra adopta e incorpora elementos culturales de su 
ancestralidad para transformar su condición contemporánea y contradictoria.



Sandra Monterroso
Ellas mismas son trenza, agua, trompetas y glifos, 2024

Sculptural installation of 8 sea snails, textile, thread dyed with cochineal. Resin and plastic / Instalación escultórica de 8 caracoles de mar, textil, hilo teñido con cochinilla. Resina y plástico
180 x 180 x 16 cm.

33,300 USD



In Mayan and Aztec cosmogony, the snail holds three symbolic meanings: 
the zero, which signifies both beginning and end; the symbolism of the 
winter solstice; and birth and creation. 

Teccizécatl means “the one found in the shell of the snail.” The snail is a 
symbol of creation in both the material and spiritual realms, representing 
everything that is born in art and life. 

The snail is a symbol of struggle, war, life, and death—a jewel, a sacred 
object, a musical instrument, and a representation of the cyclical vision 
of time.

En la cosmogonía maya y azteca el caracol tiene tres simbolismos: el cero 
que indica principio y fin. El simbolismo del solsticio de invierno. Y de 
nacimiento y creación.

Teccizécatl significa “ el que se encuentra en el caracol de concha”. El 
caracol es símbolo de creación en lo material y en lo espiritual, símbolo de 
todo cuanto nace en el arte y en la vida. 

El caracol es un símbolo de lucha, guerra, vida y muerte. Una joya, un 
objeto sagrado un instrumento de música y visión cíclica del tiempo.

Details / Detalles. Ellas mismas son trenza, agua, trompetas y glifos, 2024



Sandra Monterroso
Recetas de Pájaro azul, 2023

Backstrap loom woven cotton textile, embroidered fabric, linen, silk, indigo and cochineal dyed / 
Textil de algodón tejido en telar de cintura, tela bordada, lino, seda, teñido con indigo y cochinilla 

168 x 50 x 20 cm.

19,700 USD



Detail / Detalle. Recetas de Pájaro azul, 2023



Sandra Monterroso
Abuela ofrendando coral, 2023

Wall textile sculpture: wool, indigo, coral, thread, wood, steel / 
Escultura textil de pared. Lana, indigófera, coral, hilo, madera, acero 

171 x 38 x 31 cm.

12,800 USD



Details / Detalles. Abuela ofrendando coral, 2023



Tania Candiani
( CDMX. 1974 )

The work of Tania Candiani has been developed in various media and practices that 
maintain an interest in the complex intersection between languages systems -phonic, 
graphics, linguistic, symbolic and technological. She has worked with different 
associative narratives, taking as a starting point a proposal to invent from reordering, 
remixing, and playing with correspondences between technologies, knowledge and 
thought, using the idea of organization and reorganization of discourse, as a structure of 
creative and critical thinking and as material for actual production. 

The translation between diverse systems of representation is key in the materialization 
of her work. She has created interdisciplinary working groups in various fields of 
knowledge, consolidating intersections between art, design, literature, music, 
architecture and science, with an emphasis on early technologies and their history in 
the production of knowledge. Candiani has projects that involved craft, labour, tradition, 
synesthesia, rhythm and translation. She has a special interest in projects developed for 
a specific site due to the precise social- historical bonds that these triggers. Candiani 
uses historical records and archives as materials, just as if it were a fabric, which leads to 
intuitive forms of materialization.

El trabajo de Tania Candiani se ha desarrollado en diversos medios y prácticas, 
manteniendo un interés en la compleja intersección entre sistemas de lenguajes: 
fónicos, gráficos, lingüísticos, simbólicos y tecnológicos. Ha trabajado con diferentes 
narrativas asociativas, tomando como punto de partida la propuesta de inventar a partir 
del reordenamiento, la remezcla y el juego con las correspondencias entre tecnologías, 
conocimientos y pensamiento. Utiliza la idea de organización y reorganización del 
discurso como estructura para el pensamiento creativo y crítico, y como material para la 
producción contemporánea.

La traducción entre diversos sistemas de representación es clave en la materialización 
de su obra. Ha formado grupos de trabajo interdisciplinarios en varios campos del 
conocimiento, consolidando intersecciones entre arte, diseño, literatura, música, 
arquitectura y ciencia, con un énfasis en las primeras tecnologías y su historia en la 
producción de conocimiento. Candiani ha desarrollado proyectos que involucran 
artesanía, trabajo, tradición, sinestesia, ritmo y traducción. Tiene un especial interés 
en los proyectos diseñados para sitios específicos debido a los precisos vínculos 
sociohistóricos que estos generan. Candiani utiliza registros históricos y archivos 
como materiales, tal como si fueran una tela, lo que conduce a formas intuitivas de 
materialización.



Tania Candiani
Maria Sabina II, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread  / 
Lienzo de algodón cosido con hilo de algodón 

166 x 166 x 5 cm.

27,000 USD
Studio shot / Imagen del taller

“Medicine is a river of words that flows on my tongue; every mushroom 
is a door, every chant a step toward the heart of the mountain.”

María Sabina, bearer of medicinal knowledge, was elevated to a symbol 
of resistance and spiritual freedom. Her voice, forged in ceremony 
and trance, left a profound mark on those who seek healing and self-
discovery through nature.

“La medicina es un río de palabras que corre en mi lengua; cada hongo 
es una puerta, cada canto un paso hacia el corazón de la montaña.”

María Sabina, portadora de saberes medicinales, fue elevada a símbolo 
de resistencia y libertad espiritual. Su voz, forjada en la ceremonia y 
el trance, dejó huellas profundas en quienes buscan la sanación y el 
autoconocimiento a través de la naturaleza.



Tania Candiani
Justina Cerrano, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread  / 
Lienzo de algodón cosido con hilo de algodón 

166 x 166 x 5 cm.

27,000 USD
Studio shot / Imagen del taller

“I see with the eyes of the river and those of the jungle. 
The song I heal with is the silence between the leaves, 
the whisper of the water. I am the guardian of the secrets 
Mother has taught me.”

Justina Cerrano, healer of the Shipibo community of 
Vencedor in the Peruvian Amazon, safeguards knowledge 
passed down through generations. Her hands and voice 
transform illness into relief, weaving herbs and ritual 
chants into ceremonies of profound restoration, where the 
spirit finds its course.

“Veo con los ojos del río y los de la selva. La canción que 
curo es el silencio entre las hojas, el susurro del agua. Soy 
guardiana de los secretos que la madre me ha enseñado.”

Justina Cerrano, curandera de la comunidad shipiba de 
Vencedor, en la Amazonia peruana, custodia un saber que 
emana de generaciones. Sus manos y su voz transforman 
la enfermedad en alivio, entrelazando hierbas y cantos 
rituales en ceremonias de restauración profunda, donde 
el espíritu encuentra su cauce.



Tania Candiani
Margarita Núñez, La Abuela, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread  / 
Lienzo de algodón cosido con hilo de algodón 

166 x 166 x 5 cm.

27,000 USD
Studio shot / Imagen del taller

“In my hands lives the strength of the mountain and the 
wisdom of the plants. Each prayer is a bond with the wind, 
each healing a return to the root.”

Margarita Núñez García, known as “The Grandmother,” 
was an Indigenous healer from Mexico. Her deep and 
revered practice wove balance between body and spirit 
through rituals that reconnect with nature itself. Her 
voice and knowledge, passed down through generations, 
continue to guide those seeking reconciliation of their 
souls with the earth.

“Entre mis manos vive la fuerza de la montaña y la sabiduría 
de las plantas. Cada oración es un lazo con el viento, cada 
sanación un regreso a la raíz.”

Margarita Núñez García, conocida como “La Abuela”, fue 
una curandera indígena de México. Su práctica, profunda 
y respetada, tejía el equilibrio entre cuerpo y espíritu a 
través de rituales que reconectan con la naturaleza misma. 
Su voz y saber, transmitidos de generación en generación, 
guían aún hoy a quienes buscan la reconciliación de sus 
almas con la tierra.



88 Eldridge Street • New York, USA
Cr 23 #76-74 • Bogotá, Colombia

info@institutodevision.com • www.institutodevision.com


