


INSTITUTO DE VISION

Abel Rodriguez (Mogaje Guihu)
Aycoobo-Wilson Rodriguez
Cristina Camacho

Nohemi Pérez

Ofelia Rodriguez

Pia Camil

Sandra Monterroso

Tania Candiani



Abel Rodriguez - Mogaje Guihu

(Cahuinari, Amazonas.1941)

The work of Abel Rodriguez is one of the most important international references of contemporary
indigenous art. His work, which brings together drawings of the landscapes of the Amazon’s rainforest
and some sculptures that emerge from fishing traps, is known worldwide since his participation inthe
Documenta 14 in Kassel (2017) and for having received the prestigious Prince Claus Award (2014)
in The Netherlands.

The work of Abel Rodriguez is particularly attractive because it differs from other indigenous
practices, since it is nourished by the artist’s personal universe without belonging to a traditional
stereotype or a design historically related to a community. In other words, his paintings are based on
a work of emotional memory, in which landscapes are created to abstract the laws that govern the
ecological balance of the Amazon.

Mogaje Guihu was trained in botanical science from birth, when he was assigned the essential task
of learning the names, functions and virtues of all plants. The grandparents of his community were
very strict with little Mogaje Guihu—name that translates “the glow of the sparrowhawk’s feathers”.
Without this disciplined structure, it would have been impossible to achieve the almost unimaginable
mission of memorizing the shapes, smells, tastes and above all, the order in which beings grow and
interact in his native rainforest.

Abel Rodriguez’s work is, on the one hand, a valuable and urgent document in these times of climate
crisis. And on the other, his drawings are powerful images that condense the teachings of the great
Spirit that shapes the universe of his memories and of his community.

La obra de Abel Rodriguez es una de las referencias internacionales mdas importantes del arte
indigena contemporaneo. Su trabajo, que reldne dibujos de los paisajes de la selva amazdnica
y algunas esculturas que emergen de trampas de pesca, es conocido a nivel mundial desde su
participacion en la Documenta 14 en Kassel (2017) y por haber recibido el prestigioso Premio
Principe Claus (2014) en los Paises Bajos.

La obra de Abel Rodriguez es particularmente atractiva porque se diferencia de otras précticas
indigenas, ya que se nutre del universo personal del artista sin pertenecer a un estereotipo tradicional
o undiseno histéricamente relacionado con una comunidad. En otras palabras, sus pinturas se basan
en un trabajo de memoria emocional, en el que los paisajes son creados para abstraer las leyes que
rigen el equilibrio ecolégico del Amazonas.

Mogaje Guihu fue entrenado en ciencias boténicas desde su nacimiento, cuando se le asigné la
tarea esencial de aprender los nombres, funciones y virtudes de todas las plantas. Los abuelos de su
comunidad fueron muy estrictos con el pequefio Mogaje Guihu —nombre que se traduce como “el
resplandor de las plumas del gavilan”. Sin esta estructura disciplinada, habria sido imposible lograr la
casi inimaginable misién de memorizar las formas, olores, sabores y, sobre todo, el orden en que los
seres crecen e interactdan en su selva natal.

Laobrade Abel Rodriguez es, por un lado, un documento valioso y urgente en estos tiempos de crisis
climatica. Y por otro, sus dibujos son imagenes poderosas que condensan las ensenanzas del gran
Espiritu que da forma al universo de sus recuerdos y de su comunidad.



Abel Rodriguez - Mogaje Guihu
Esta es chagra de una maloka, 2024
Ink on paper / Tinta sobre pape
110x 110 cm.

35,000 USD



Detail / Detalle. Esta es chagra de una maloka, 2024






Aycoobo-Wilson Rodriguez
(La Chorrera, 1967)

The work of Aycoobo is based on the teachings of his father, the artist Abel Rodriguez
Muinane, of his experience in the Amazon and his par-ticular worldview formed through
mystical expertise during the use of medicinal and sacred plants.

For Wilson Rodriguez who has acquired his artistic knowledge in an em-pirical way, that is to
say through his daily experience, the relationship with nature is manifested in his work with
the same force as the imagination and the mythical universe of his nation.

Aycoobo’s drawings are, in many ways, representations of the relationships between the
visible or physical world and the invisible world that is only revealed in the artist’s heart and
from which he can,among otherthings, heal the body and the spirit itself, from others and from
the community. To this extent, Rodriguez’s works are not only drawings, they are cosmic and
polyphonic maps in which the artist tries to condense very old knowledge and contemporary
thoughts.

La obra de Aycoobo se articula a partir de las ensefianzas de su padre, el maestro Abel
Rodriguez Muinane, de su experiencia en el Amazonasy de su particular cosmovisién formada
através de experticias misticas durante el uso de plantas medicinales y sagradas.

ParaWilson Rodriguez que haadquirido sus conocimientos artisticos de unamaneraempirica,
es decir por medio de su experiencia cotidiana, la relacién con la naturaleza se manifiesta en
su trabajo con la misma fuerza que la imaginacién y el universo mitico de su nacién.

Los dibujos de Aycoobo son, de muchas maneras, representaciones de las relaciones entre
el mundo visible o fisico y el mundo invisible que solo se revela en el corazén del artistay a
partir del cual puede, entre otras cosas, sanar el cuerpo y el espiritu propio, de los otros y
de la comunidad. En esta medida, las obras de Rodriguez, no son dibujos solamente, son
mapas césmicos y polifénicos en los que el artista intenta condensar saberes muy antiguos y
pensamientos contemporaneos.



Aycoobo-Wilson Rodriguez

Calendario, 2024

Acrylic paint on Fabriano paper / Acrilico sobre papel fabriano
140X 140 cm.

16,000 USD



Detail / Detalle. Calendario, 2024



Cristina Camacho
(Bogoté, Colombia.1987)

Cristina’s work is a multilayered art, not only because she weaves canvas together to let us see beyond the
surface and give voice to the void it conceals, but also because she is attempting to weave together the
encounter and dis-encounter of language, power, and reality. The paintings evoke geometrical subtlety
and a void that will pull you inside the canvas. Cristina weaves together the primal elements of any image
or re-presentation: lines and colors. Cutting the canvas and reshaping it, is what she does. Her art not only
makes the canvas a sculptural locus, it unfolds the infinite possibilities of the canvas in its finite materiality.
They are not tridimensional canvas, they are the delicate fabric that emerges when we see reality through
Cristina’s eyes: there is no inside and outside in these works of art, there is only the footprint that when
lines and colors start to collide, we get a glimpse of reality in all its complexity, emptiness, texture and
beauty.

Her work is not ornamental, it is a gesture of resistance. She cuts the surface of the canvas as a tool
for resisting language, to disrupt preconceptions we have around the body, patriarchy, motherhood
and painting itself. By doing so, she redefines the pre-established surface of reality designed by a
dispossessed language to create an image that paves the way to signify what has not been named. She
engages with traditional symbols of the female body, re-presenting them through weaving, and reshaping
their meaning in the process. This body of work is an invitation to see what have been hidden from us by
ourselves, society, and others. These paintings are a symbol of liberation to regain ownership of what has
never been owned.

La obrade Cristina es un arte de multiples capas, no sélo porque entreteje el lienzo para dejarnos ver mas
alla de la superficie y dar voz al vacio que oculta, sino también porque intenta entretejer el encuentro y
desencuentro del lenguaje, el podery la realidad. Los cuadros evocan una sutileza geométricay un vacio
que arrastra al espectador al interior del lienzo. Cristina entreteje los elementos primarios de cualquier
imagen o re-presentacion: lineas y colores. Lo que hace es recortar el lienzo y darle nueva forma. Su arte
no sélo hace del lienzo un lugar escultérico, sino que despliega las infinitas posibilidades del lienzo en
su materialidad finita. No son lienzos tridimensionales, son el delicado tejido que surge cuando vemos
la realidad a través de los ojos de Cristina: no hay interior ni exterior en estas obras de arte, sélo existe
la huella que, cuando las lineas y los colores empiezan a chocar, deja entrever la realidad en toda su
complejidad, vacio, texturay belleza.

Su obrano es ornamental, sino un gesto de resistencia. Recorta la superficie del lienzo como herramienta
para resistirse al lenguaje, para desbaratar las ideas preconcebidas que tenemos sobre el cuerpo, el
patriarcado, la maternidad y la pintura en si misma. Al hacerlo, redefine la superficie preestablecida de la
realidad disefiada por un lenguaje desposeido para crear una imagen que allana el camino para significar
lo que no ha sido nombrado. Trabaja con simbolos tradicionales del cuerpo femenino, los representa de
nuevo através del tejido modificando su significado en el proceso. Esta obra es unainvitacién averlo que
ha sido ocultado por nosotros mismos, por la sociedad y por los demas. Estas pinturas son un simbolo de
liberacion para recuperar la propiedad de lo que nunca se ha poseido.



Cristina Camacho
Silver Lining, 2024
Acrylic on canvas / Acrilico sobre lienzo
162.56 x 127 cm.

23,600 USD



Cristina Camacho

Punto de quiebre (Breaking point), 2024
Acrylic on canvas / Acrilico sobre lienzo
1524 x121.9x17.7cm

23,500 USD



Detail /Detalle. Punto de quiebre (Breaking point), 2024



Cristina Camacho

Un lugar nublado (Veiled Place), 2024
Acrylic on canvas / Acrilico sobre lienzo
152.4x121.9x5cm

23,600 USD



Details /Detalles. Un lugar nublado (Veiled Place), 2024



Nohemi Pérez
(Tiba, Colombia. 1962)

The work of Nohemi Pérez, multidisciplinary, revolves around the relationship between men and
nature; the conflicts, tensions and genesis that arise from this constant friction.

Based on the notions of architecture, cinema and sociology, the artist proposes a rereading of
the Catatumbo territory; a geographical region with a very particular natural and sociocultural
ecosystem. From the conquest until today, Catatumbo is the scene of multiple conflicts that have
been transformed to compose a complex plot of anachronistic situations characteristic of Latin
American contemporaneity. lllegal armed groups of right, left, native tribes, evangelical missionaries
and large multinationals of mining and drug trafficking coexist in this jungle region.

Nohemi mainly uses charcoal in her work as a reference to mining; Another recurring element is
charcoal, with which she aims to make visible the exploitation of natural resources and at the same
time the violence that this triggers.

From the territory of her memory and her affections, Nohemi Pérez reconstructs the history of her
origin and thus, collects the voices of those who live and have lived the Catatumbo from the close
emotional ties of their experience.

El trabajo de Nohemi Pérez, de orden multidisciplinario, gira en torno a la relacion que entablan los
hombres con la naturaleza; los conflictos, tensiones y génesis que surgen a partir de esta constante
friccion.

A partir de nociones propias de la arquitectura, el cine y la sociologia, la artista propone unarelectura
del territorio del Catatumbo; una regiéon geogréafica con un ecosistema natural y sociocultural muy
particular. Desde la conquista hasta hoy, el Catatumbo es el escenario de multiples conflictos
gue se han ido transformando hasta componer un complejo tramado de situaciones anacrénicas
caracteristicas de la contemporaneidad latinoamericana. En esta regién selvatica conviven grupos
ilegales armados de derechas, de izquierdas, tribus originarias, misioneros evangélicos y grandes
multinacionales de explotacién minera y narcotréfico.

Nohemi usa principalmente el carboncillo en su obra como referencia a la explotaciéon minera; otro
elemento recurrente es el carbon vegetal, con el que apunta avisibilizar la explotacion de los recursos
naturalesy a la vez la violencia que esto desencadena.

Desde el territorio de su memoria y sus afectos, Nohemi Pérez reconstruye la historia de su origen
y asi, recoge las voces de quienes viven y han vivido el Catatumbo desde los estrechos lazos
emocionales de su experiencia.



Nohemi Pérez

De la serie Darién: Los Caminos de José, 2024

Charcoal on embroidered canvas / Carboncillo sobre lienzo bordado
218 x 150 cm.

22,600 USD



Nohemi Pérez

De la serie Darién: Los suefos de Eloisa, 2024
Charcoal on embroidered canvas /
Carboncillo sobre lienzo bordado

218 x230cm.

34,000 USD



Details / Detalles. De la serie Darién: Los suenos de Eloisa, 2024



Nohemi Pérez

El lagarto esta triste, 2022

Charcoal on embroidered canvas / Carboncillo sobre lienzo bordado
215x 150 cm.

22,000 USD



Detail /Detalle. El lagarto esta triste, 2022



Ofelia Rodriguez

(Barranquilla, Colombia. 1946)

Ofelia Rodriguez is one of those figures caught up in between cultures as she grew
up in the Colombian Caribbean but ended up evolving her career abroad. Her work is
characterized by a firm interest in showing her latin tropical roots, being completely
conscious of the clichés they involve and mixing them with gender issues in a very
humorous and pop language. She did her studies in Universidad de Los Andes in the
late sixties and did her masters degree at Yale University and some studies in Pratt, as
well as in Paris where in 1978-1979 she showed her first assemblages, magical boxes,
that use up toys, religious symbols, clocks and daily use objects. Through her work
Rodriguez creates a symbiosis of the artist leaving her local background, and builds a
strong characterization of the latino abroad, to confirm her existence and intentionally
uses the stereotype of herself to master her creative proposal.

Her paintings and boxes involve strong symbologies of the feminine and masculine in
her native country: the macho condition vs. the frivolous women that lie in the everyday
culture of Colombia. The artist, who moved early on to London exacerbates this visual
rhetoric through her work as a way to picture her country from abroad, from a culture
where she doesn’t belong. It is as a manifesto, a stubborn and ironic way to scream: |
come fromthe land of paradise, wildness and magical realism, but always with something
more reflective lying beyond the obvious..

Ofelia Rodriguez es una de esas figuras atrapadas entre culturas. Crecié en el Caribe
colombiano pero acabé desarrollando su carrera en el extranjero. Su obra se caracteriza
por un firme interés en mostrar sus raices tropicales latinas, siendo totalmente
consciente de los clichés que conllevan y mezclandolos con temas de género en un
lenguaje muy humoristico y pop. Realizé sus estudios en la Universidad de Los Andes a
finales de los sesentay cursé un master en la Universidad de Yale y algunos estudios en
Pratt, asi como en Paris donde en 1978-1979 mostrd sus primeros ensamblajes, cajas
magicas, que utilizan juguetes, simbolos religiosos, relojes y objetos de uso cotidiano.
Através de su obra Rodriguez crea una simbiosis de la artista que abandona su origen
local, y construye una fuerte caracterizacién del latino en el extranjero, para confirmar
su existencia y utiliza intencionadamente el estereotipo de si misma para dominar su
propuesta creativa.

Sus pinturas y cajas involucran fuertes simbologias de lo femenino y lo masculino en
su pais natal: la condicién machista frente a la mujer frivola que subyace en la cultura
cotidiana de Colombia. La artista, que se trasladé muy pronto a Londres, exacerba esta
retéricavisual através de su obra como unaformade retratar su pais desde el extranjero,
desde una cultura ala que no pertenece. Es como un manifiesto, una forma obstinada e
irénica de gritar: Vengo de la tierra del paraiso, de lo salvaje y del realismo méagico, pero
siempre con algo més reflexivo que yace mas alla de lo obvio.



Installation view / Vista de instalacion. Spike Island, 2023



Ofelia Rodriguez

‘Landscape in Turmoil’ (Bandaged Landscape), 1990

Mixed media painting on canvas, flown pocket at top of canvas / Pintura en técnica mixta sobre lienzo, con bolsillo volado en la parte superior
167 x 208 cm.

24,000 USD



Ofelia Rodriguez

Blue Landscape in Deceitful Rest, 1990

Mixed media painting on canvas, flown pocket at top of canvas / Pintura en técnica mixta sobre lienzo, con bolsillo volado en la parte superior
163 x208 cm.

24,000 USD



Pia Camil
(Mexico. 1980)

Pia Camil lives and works in Mexico City. She has a BFA from the Rhode Island
School of Design and an MFA from the Slade School of Fine Art, London.

Her work has been exhibited internationally, with recent solo-exhibitions including
Fuego Amigo, Museo de Arte Carrillo Gil, CDMX, Mexico (2024); Organismo Multi
Orgésmico, Sultana Galerie, Paris, FR (2023); Nidos y Nudos, Blum & Poe Gallery,
LA (2021), Three Works, Moca Tucson (2020),Laugh Now, Cry Later at OMR
Gallery, Mexico City (2020); Here Comes The Sun, performance at Guggenheim
Museum, New York (2019); Fade into Black: Sit, chill, look, talk, roll, play, listen, give,
take, dance, share, Queens Museum, New York (2019); Bara, Bara, Bara, Tramway
Art Space, Glasgow (2019) among others.

Camil's work is often done in a climate where kinship and the affective are proposed
as aradical way of working in contrast to the highly individualized world. The subject
matter of her work focuses on the rural / urban contexts with a formal yet critical
dialogue with modernism.

Pia Camil vive y trabaja en la Ciudad de México. Es licenciada en Bellas Artes por
la Rhode Island School of Design y tiene una maestria en Bellas Artes por la Slade
School of Fine Art, Londres.

Su obra ha sido exhibida internacionalmente, con exposiciones individuales
recientes como: Fuego Amigo, Museo de Arte Carrillo Gil, CDMX, Mexico (2024);
Organismo Multi Orgasmico, Sultana Galerie, Paris, FR (2023); Nidos y Nudos,
Blum & Poe Gallery, LA (2021), Three Works, Moca Tucson (2020),Laugh Now, Cry
Later at OMR Gallery, Mexico City (2020); Here Comes The Sun, performance at
Guggenheim Museum, New York (2019); Fade into Black: Sit, chill, look, talk, roll,
play, listen, give, take, dance, share, Queens Museum, New York (2019); Bara, Bara,
Bara, Tramway Art Space, Glasgow (2019) entre otras.

El trabajo de Camil a menudo se desarrolla en un clima donde el parentesco y lo
afectivo se proponen como unaformaradical de trabajar, en contraste con el mundo
altamente individualizado. Los temas de su obra se enfocan en los contextos rural y
urbano, manteniendo un dialogo formal pero critico con el modernismo.



Studio shot / Imagen del taller

Pia Camil
PIAS 01,2024
Acrylic on canvas / Acrilico sobre lienzo

140x110cm.

45,000 USD



Studio shot / Imagen del taller

Pia Camil
PIAS 02,2024
Acrylic on canvas / Acrilico sobre lienzo

140x 110 cm.

45,000 USD



Sandra Monterroso
(Guatemala. 1974)

Sandra Monterroso’s work uses sophisticated strategies to point to historical
moments of great tension. Using various languages such as performance or video,
and various perspectives, Monterroso investigates and deepens ideas about
personal, historical and colonial wounds. Her practice can be understood as an
exercise of healing one’s own body and history or culture.

Through her performative actions in which she includes sculpture, objects and
installations, she projects her relationship with the sacred and how it manifests
itself in a continuous mythical return, in contrast to the linearity proposed by a
modern reading of reality. With a voice that resonates from her maternal lineage of
Mayan Q’eq’chi culture, Sandra’s practice signals to the symbolic, spiritual, social
and political aspects that constantly alter contemporaneity. It is a timeless and
polyphone discourse.

Her reflections are directed towards an attempt to redefine her decolonized identity,
for this reason her work makes a constant return to her geographical territory of
origin, and she adopts and incorporates cultural elements of her ancestry through
which she transforms her contemporary and contradictory condition.

El trabajo de Sandra Monterroso utiliza estrategias sofisticadas para senalar
momentos histéricos de gran tension. A partir de diversos lenguajes como el
performance o el video, Monterroso indaga y profundiza, desde varias perspectivas,
ideas sobre las heridas personales, histoéricas y coloniales. De esta manera, su
practica puede ser entendida como un ejercicio de sanacién tanto de su propio
cuerpo como de la historia o la cultura.

A través de sus acciones performaticas en las que incluye escultura, objetos e
instalaciones, proyecta su relaciéon con lo sagrado y cémo este se manifiesta en
un continuo retorno mitico, en contraposicion a la linealidad que propone una
lectura moderna de la realidad. Con una voz que resuena desde su linaje materno
proveniente de la cultura Maya g'eq’chi|, Sandra sefala aspectos simbdlicos,
espirituales, sociales y politicos que alteran constantemente la contemporaneidad;
es un discurso atemporal y polifono.

Sus reflexiones se encaminan hacia un intento de redefinicién de su identidad
descolonizada; por tales motivos, su trabajo es un constante retorno al territorio
geogréafico de origen. Sandra adopta e incorpora elementos culturales de su
ancestralidad para transformar su condicién contemporaneay contradictoria.



Sandra Monterroso
Ellas mismas son trenza, agua, trompetas y glifos, 2024

Sculptural installation of 8 sea snails, textile, thread dyed with cochineal. Resin and plastic / Instalacion escultérica de 8 caracoles de mar, textil, hilo tefiido con cochinilla. Resina y pléastico
180 % 180 x 16 cm.

33,300 USD



In Mayan and Aztec cosmogony, the snail holds three symbolic meanings:
the zero, which signifies both beginning and end; the symbolism of the
winter solstice; and birth and creation.

Teccizécatl means “the one found in the shell of the snail” The snail is a
symbol of creation in both the material and spiritual realms, representing
everything that is born in art and life.

The snail is a symbol of struggle, war, life, and death—a jewel, a sacred
object, a musical instrument, and a representation of the cyclical vision
oftime.

En la cosmogonia mayay azteca el caracol tiene tres simbolismos: el cero
que indica principio y fin. El simbolismo del solsticio de invierno. Y de
nacimiento y creacion.

Teccizécatl significa “ el que se encuentra en el caracol de concha”. El
caracol es simbolo de creacién en lo material y en lo espiritual, simbolo de
todo cuanto nace en el arte y en lavida.

El caracol es un simbolo de lucha, guerra, vida y muerte. Una joya, un
objeto sagrado un instrumento de musicay visién ciclica del tiempo.

Details / Detalles. Ellas mismas son trenza, agua, trompetas y glifos, 2024



Sandra Monterroso

Recetas de Péjaro azul, 2023

Backstrap loom woven cotton textile, embroidered fabric, linen, silk, indigo and cochineal dyed /
Textil de algodon tejido en telar de cintura, tela bordada, lino, seda, tefiido con indigo y cochinilla
168 X 50 x 20 cm.

19,700 USD



Detail / Detalle. Recetas de Pajaro azul, 2023



Sandra Monterroso

Abuela ofrendando coral, 2023

Wall textile sculpture: wool, indigo, coral, thread, wood, steel /
Escultura textil de pared. Lana, indigéfera, coral, hilo, madera, acero
171 x38%x31cm.

12,800 USD



Details / Detalles. Abuela ofrendando coral, 2023



Tania Candiani
(CDMX. 1974)

The work of Tania Candiani has been developed in various media and practices that
maintain an interest in the complex intersection between languages systems -phonic,
graphics, linguistic, symbolic and technological. She has worked with different
associative narratives, taking as a starting point a proposal to invent from reordering,
remixing, and playing with correspondences between technologies, knowledge and
thought, using the idea of organization and reorganization of discourse, as a structure of
creative and critical thinking and as material for actual production.

The translation between diverse systems of representation is key in the materialization
of her work. She has created interdisciplinary working groups in various fields of
knowledge, consolidating intersections between art, design, literature, music,
architecture and science, with an emphasis on early technologies and their history in
the production of knowledge. Candiani has projects that involved craft, labour, tradition,
synesthesia, rhythm and translation. She has a special interest in projects developed for
a specific site due to the precise social- historical bonds that these triggers. Candiani
uses historical records and archives as materials, just as if it were a fabric, which leads to
intuitive forms of materialization.

El trabajo de Tania Candiani se ha desarrollado en diversos medios y practicas,
manteniendo un interés en la compleja interseccion entre sistemas de lenguajes:
fonicos, graficos, linglisticos, simbdlicos y tecnoldgicos. Ha trabajado con diferentes
narrativas asociativas, tomando como punto de partida la propuesta de inventar a partir
del reordenamiento, la remezclay el juego con las correspondencias entre tecnologias,
conocimientos y pensamiento. Utiliza la idea de organizacion y reorganizacion del
discurso como estructura para el pensamiento creativo y critico, y como material para la
produccién contemporanea.

La traduccién entre diversos sistemas de representacion es clave en la materializacion
de su obra. Ha formado grupos de trabajo interdisciplinarios en varios campos del
conocimiento, consolidando intersecciones entre arte, diseno, literatura, musica,
arquitectura y ciencia, con un énfasis en las primeras tecnologias y su historia en la
produccion de conocimiento. Candiani ha desarrollado proyectos que involucran
artesania, trabajo, tradicion, sinestesia, ritmo y traduccion. Tiene un especial interés
en los proyectos disenados para sitios especificos debido a los precisos vinculos
sociohistéricos que estos generan. Candiani utiliza registros histéricos y archivos
como materiales, tal como si fueran una tela, lo que conduce a formas intuitivas de
materializacion.



Studio shot / Imagen del taller

“Medicine is a river of words that flows on my tongue; every mushroom
is a door, every chant a step toward the heart of the mountain.”

Maria Sabina, bearer of medicinal knowledge, was elevated to a symbol
of resistance and spiritual freedom. Her voice, forged in ceremony
and trance, left a profound mark on those who seek healing and self-
discovery through nature.

“Lamedicinaes un rio de palabras que corre en milengua; cada hongo
es una puerta, cada canto un paso hacia el corazén de la montafna.”

Marfa Sabina, portadora de saberes medicinales, fue elevada a simbolo
de resistencia y libertad espiritual. Su voz, forjada en la ceremonia y
el trance, dejé huellas profundas en quienes buscan la sanacién y el
autoconocimiento através de la naturaleza.

Tania Candiani

Maria Sabina Il, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread /
Lienzo de algoddn cosido con hilo de algodén
166 x 166 x5 cm.

27,000 USD



Studio shot / Imagen del taller

“I see with the eyes of the river and those of the jungle.
The song | heal with is the silence between the leaves,
the whisper of the water. | am the guardian of the secrets
Mother has taught me.”

Justina Cerrano, healer of the Shipibo community of
Vencedor in the Peruvian Amazon, safeguards knowledge
passed down through generations. Her hands and voice
transform illness into relief, weaving herbs and ritual
chants into ceremonies of profound restoration, where the
spirit finds its course.

“Veo con los ojos del rio y los de la selva. La cancién que
curo es el silencio entre las hojas, el susurro del agua. Soy
guardiana de los secretos que la madre me ha ensefiado.”

Justina Cerrano, curandera de la comunidad shipiba de
Vencedor, en la Amazonia peruana, custodia un saber que
emana de generaciones. Sus manos y su voz transforman
la enfermedad en alivio, entrelazando hierbas y cantos
rituales en ceremonias de restauraciéon profunda, donde
el espiritu encuentra su cauce.

Tania Candiani

Justina Cerrano, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread /
Lienzo de algoddn cosido con hilo de algodén
166 x 166 x5 cm.

27,000 USD



Studio shot / Imagen del taller

“In my hands lives the strength of the mountain and the
wisdom of the plants. Each prayer is a bond with the wind,
each healing a return to the root”

Margarita Nufez Garcia, known as “The Grandmother,”
was an Indigenous healer from Mexico. Her deep and
revered practice wove balance between body and spirit
through rituals that reconnect with nature itself. Her
voice and knowledge, passed down through generations,
continue to guide those seeking reconciliation of their
souls with the earth.

“Entre mis manos vive lafuerza de lamontanay la sabiduria
de las plantas. Cada oracién es un lazo con el viento, cada
sanacion un regreso a la raiz.”

Margarita NUfez Garcia, conocida como “La Abuela”, fue
una curandera indigena de México. Su practica, profunda
y respetada, tejia el equilibrio entre cuerpo y espiritu a
través de rituales que reconectan con la naturaleza misma.
Suvozy saber, transmitidos de generacién en generacion,
guian aun hoy a quienes buscan la reconciliacion de sus
almas con la tierra.

Tania Candiani

Margarita Nunez, La Abuela, 2024

Cotton canvas sewn with cotton thread /
Lienzo de algodén cosido con hilo de algodén
166 x 166 x5 cm.

27,000 USD






